
 

 

The Bilingual Scientific Online Journal of the Academy for Digital Humanities 

დიგიტალური ჰუმანიტარიის აკადემია – საქართველოს  

ორენოვანი საერთაშორისო სამეცნიერო ონლაინჟურნალი 

 

 

 

დიგიტალური ქართველოლოგია 

 

 

 

Digital Kartvelology 

Volume 4 

Dedicated to the 100th Birthday of Mzekala Shanidze (16.1.2026) 

ეძღვნება მზექალა შანიძის დაბადების 100 წლისთავს (16.1.2026) 

 

 

Tbilisi / თბილისი 

2025 

  



 

 

The journal Digital Kartvelology aims to promote the development of Digital Kartvelology and to create an academic platform 

for specialists working in Digital Humanities to publish scientific papers. The journal covers the following fields: Digital 

Humanities, Digital Kartvelology, Digital Caucasiology, Digital Lexicography, Translation Studies, Georgian Language 

Technologies, Corpus linguistics, Documentary Linguistics, Digital Manuscript Studies, and others.  

ჟურნალი დიგიტალური ქართველოლოგია მიზნად ისახავს დიგიტალური ქართველოლოგიის 

განვითარების ხელშეწყობას და წარმოადგენს აკადემიურ პლატფორმას აღნიშნული მიმართულების 

სპეციალისტებისთვის სამეცნიერო ნაშრომების გამოსაქვეყნებლად. ჟურნალში წარმოდგენილია შემდეგი 

დარგები: დიგიტალური ჰუმანიტარია, დიგიტალური ქართველოლოგია, დიგიტალური კავკასიოლოგია, 

დიგიტალური ლექსიკოგრაფია, თარგმანმცოდნეობა, ქართული ენის ტექნოლოგიები, კორპუსლინგვისტიკა, 

dokulingvistika, ხელნაწერთა დიგიტალური შესწავლა და სხვა. 

 

Scientific Council: 

Chairman of the Scientific Council: Jost Gippert (Germany) 

Members of the Scientific Council: Manana Tandashvili (Germany), Paul Meurer (Norway), Bernard Outtier (Franch), Iryna 

Gurevych (Germany), Tony McEnery (England), Mzekala Shanidze (Georgia), Tinatin Margalitadze (Georgia), Nino 

Pirtskhalava (Georgia), Vakhtang Litcheli (Georgia) 

Secretary of the Scientific Council: Mariam Kamarauli (Germany) 

 

სამეცნიერო საბჭო: 

სამეცნიერო საბჭოს თავმჯდომარე: იოსტ გიპერტი (გერმანია) 

სამეცნიერო საბჭოს წევრები: მანანა თანდაშვილი (გერმანია), პაულ მოირერი (ნორვეგია), ბერნარ უტიე 

(საფრანგეთი), ირინა გურევიჩი (გერმანია), ტონი მაკენერი (ინგლისი), მზექალა შანიძე (საქართველო), 

თინათინ მარგალიტაძე (საქართველო), ნინო ფირცხალავა (საქართველო), ვახტანგ ლიჩელი (საქართველო) 

სამეცნიერო საბჭოს მდივანი: მარიამ ყამარაული (გერმანია) 

 

Editorial Board: 

Manana Tandashvili (Editor-in-Chief), Darejan Tvaltvadze (Editor), Ramaz Khalvashi, Maia Lomia, Ketevan Margiani, 

Ketevan Datukishvili, Khatuna Beridze, Natia Dundua (Executive Secretary), Kakhaber Loria, Luka Nakhutsrishvili 

სარედაქციო საბჭო: მანანა თანდაშვილი (მთავარი რედაქტორი), დარეჯან თვალთვაძე (რედაქტორი), რამაზ 

ხალვაში, მაია ლომია, ქეთევან მარგიანი, ხათუნა ბერიძე, ნათია დუნდუა (აღმასრულებელი მდივანი), 

კახაბერ ლორია, ლუკა ნახუცრიშვილი 

 

 

 
© Academy for Digital Humanities - Georgia  

© დიგიტალური ჰუმანიტარიის აკადემია - საქართველო 

 

 

 ISSN: 2720-8427 (online)

 



3 

Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

დიგიტალური ქართველოლოგია, ტომი 4, 2025  

Content/სარჩევი 

I. Digital Manuscripts Study / ხელნაწერთა დიგიტალური შესწავლა  

Jost Gippert (Hamburg University) 

Georgian Palaeography Revisited: Dating Undated Manuscripts 

იოსტ გიპერტი (ჰამბურგის უნივერსიტეტი) 

ქართული პალეოგრაფიის რევიზია: დაუთარიღებელი ხელნაწერების 

დათარიღება 

5 

Sebastian Bosch, Eka Kvirkvelia (Hamburg University) 

Georgian Manuscripts from the Graz and Leipzig Collections: Results of Ink Analysis 

სებასტიან ბოში, ეკა კვირკველია (ჰამბურგის უნივერსიტეტი) 

გრაცისა და ლაიფციგის კოლექციების ქართული ხელნაწერები: მელნის 

ანალიზის შედეგები 

29 

Emilio Bonfiglio (Hamburg University) 

Armeno-Georgian Connections through the Lens of Palimpsested Manuscripts 

ემილიო ბონფილიო (ჰამბურგის უნივერსიტეტი) 

სომხურ-ქართული კავშირები პალიმფსესტური ხელნაწერების პრიზმაში 

53 

Philipp Paetzold & Samaneh Ehteram (Hamburg University), Lars Krämer, 

Fabian Isensee (Heidelberg University), Andreas Schropp, Christian G. Schroer, 

Jost Gippert (Hamburg University) 
Non-Destructive Investigation of a Georgian Codex Binding Using a Portable 

Computed Tomography Scanner 

ფილიპ პეცოლდი, სამანე ეთერამი (ჰამბურგის უნივერსიტეტი), ლარს 

კრემერი, ფაბიან იზენზეე (ჰაიდელბერგის უნივერსიტეტი), ანდრეას შროპი, 

კრისტიან შროერი, იოსტ გიპერტი (ჰამბურგის უნივერსიტეტი) 

ქართული კოდექსის არამრღვევი მიდგომა პორტატული კომპიუტერული 

ტომოგრაფიის სკანერის გამოყენებით 

75 

დარეჯან გოგაშვილი (კორნელი კეკელიძის სახ. საქართველოს 

ხელნაწერთა ეროვნული ცენტრი, თბილისი) 

ხე, როგორც იშვიათი საწერი მასალა საქართველოში: XIV–XV 

საუკუნეების სვანური ისტორიული საბუთების მიხედვით 

Darejan Gogashvili (Korneli Kekelidze Georgian National Centre of Manuscripts, 

Tbilisi) 

Wood as a Rare Writing Material in Georgia. According to Svan Historical 

Documents of the 14th–15th Centuries 

85 



4 

III. Old Georgian Philology / ძველი ქართული ფილოლოგია  

Bernard Outtier (Bibliothèque du Caucase, Saint-Martin-de-la-Mer) 

Some Unedited Witnesses of the Old Georgian Translation of the Psalms 

ბერნარ უტიე (კავკასიის ბიბლიოთეკა, სენ მარტენ დე ლა მერი) 

ფსალმუნების ძველი ქართული თარგმანის რამდენიმე გამოუცემელი 

ხელნაწერი 

101 

Maia Matchavariani (Korneli Kekelidze Georgian National Centre of Manuscripts, 

Tbilisi) 

Reading and Commenting Gregory the Theologian: Davit Tbeli’s Translations 

მაია მაჭავარიანი (კორნელი კეკელიძის სახ. საქართველოს ხელნაწერთა 

ეროვნული ცენტრი, თბილისი) 

გრიგოლ ნაზიაზელის თხზულებათა ინტერპრეტაცია: დავით ტბელის 

თარგმანები 

131 

Thamar Otkhmezuri (Korneli Kekelidze Georgian National Centre of Manuscripts, 

Tbilisi) 

The Influence of Basilius Minimus’ Commentaries on the Georgian Translations of 

Gregory the Theologian’s Sermons 

თამარ ოთხმეზური (კორნელი კეკელიძის სახ. საქართველოს ხელნაწერთა 

ეროვნული ცენტრი, თბილისი) 

ბასილი მინიმუსის კომენტარების გავლენა გრიგოლ ღვთისმეტყველის 

საკითხავთა ქართულ თარგმანებზე 

149 

III. Computational Linguistics / კომპიუტერული ლინგვისტიკა  

Mariam Kamarauli (Frankfurt University / Hamburg University), Anastasia 

Kamarauli (FH Upper Austria Hagenberg University, Batumi University) 

Unbound and Untamed? A Corpus-Based Exploration of Georgian Function Words 

მარიამ ყამარაული (ფრანკფურტის უნივერსიტეტი / ჰამბურგის 

უნივერსიტეტი), ანასტასია ყამარაული (ჰაგენბერგის უნივერსიტეტი / 

ბათუმის შოთა რუსთაველის სახელმწიფო უნივერსიტეტი) 

შეუზღუდავი (თავისუფალი) და დაუმორჩილებელი? ქართული ენის 

ფუნქციური სიტყვების კორპუსზე დაფუძნებული კვლევა 

165 

IV. Translation Studies / თარგმანმცოდნეობა  

George Hewitt (School of Oriental and African Studies, London) 

The Parable of the Prodigal Son (Luke 15:11-32). A Comparison of Georgian and 

Abkhaz Translations (in relation to the Greek original) 

ჯორჯ ჰიუიტი (აღმოსავლეთმცოდნეობისა და აფრიკანისტიკის სკოლა, 

ლონდონი) 

უძღები შვილის იგავი (ლუკას სახარება 15:11–32): ქართული და აფხაზური 

თარგმანების შედარება (ბერძნული დედნის გათვალისწინებით) 

195 

 



131 

Reading and Commenting Gregory the Theologian: 

Davit Tbeli’s Translations 

Maia Matchavariani 

DOI: https://doi.org/10.62235/dk.4.2025.10519 

matchavarianimn@yahoo.com || ORCID: 0009-0008-7155-1068  

 

Abstract: In the intellectual tradition of the Middle Ages, translation was often conceived as an 

exegetical process rather than a purely linguistic operation. This article examines such an 

interpretive approach through the Georgian translations of Gregory the Theologian produced by the 

11th-century Georgian translator Davit Tbeli. Although Davit does not provide explicit 

commentaries, his translations reveal a consistent interpretive stance expressed through additions, 

omissions, paraphrases, and lexical choices. These interventions reflect his understanding of the 

theological content of the source texts and their intended reception by a Georgian audience. 

The study reconstructs Davit Tbeli’s activity on the basis of manuscript evidence and situates his 

work within the broader context of Georgian translation practices, particularly in relation to 

Euthymius the Hagiorite. While sharing the general aim of making complex texts accessible, Davit 

adopts a more restrained method, remaining closer to the Greek original. His consistent handling of 

theological terminology and biblical quotations positions him as a transitional figure between the 

Athonite and later Hellenophile translation traditions, and as an important stage in the development 

of Georgian theological-philosophical vocabulary. 

Keywords: Byzantine–Georgian literary relations; Gregory of Nazianzus; interpretive translation; 

theological terminology. 

 

In the intellectual framework of the Middle Ages, translation was not simply a linguistic 

operation but was often understood as a form of exegesis – a process through which a learned 

mediator interpreted an authoritative source text and rearticulated it in a way appropriate to a 

new linguistic, cultural, and theological setting. This understanding of translation as 

interpretation – or even transformation – was especially prevalent in the transmission of 

patristic and other doctrinal writings, where fidelity to the text often coexisted with, or even 

demanded, an active hermeneutic engagement. 

The seminal voice in shaping this conception was St Jerome. In his Letter to Pammachius 

(Ep. 57), Jerome distinguished between verbum e verbo (“word-for-word”) and sensum de 

sensu (“sense-for-sense”) translations, explicitly favoring the latter, especially in rendering 

sacred or rhetorical texts. His defense of a freer translation strategy, grounded in the translator’s 

discernment of the intentio auctoris, would resonate profoundly throughout the medieval 

period. Jerome’s vision situated the translator not simply as a linguistic technician but as an 

exegete – one who reads and interprets through the very act of rewriting.1  

This model of translation as a commentary-in-action gained particular traction in monastic and 

theological contexts, where the boundaries between reading, translating and teaching were 

fluid.  

In the Christian East, where patristic texts were not only preserved but also mediated through 

layered traditions of commentaries, the translator’s freedom to paraphrase, reframe, or 

interpolate could be understood as a form of implicit commentary.  

 

1 Hritzu 1965: 114–138 (Letter 57).  

https://doi.org/10.62235/dk.4.2025.10519
mailto:matchavarianimn@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0008-7155-1068


Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

132 

In the Georgian ecclesiastical tradition, this approach is also evident. In many cases, especially 

in the 11th century, the translator’s interpretive stance is embedded in the very fabric of the 

translation itself. Choices of omission, addition, paraphrase, or lexical nuance may reflect more 

than stylistic variation; they offer insight into how the translator understood the source text, its 

theological emphases, and its proper reception by the targeted readers. In such cases, the 

translation is the commentary. 

This view aligns with a broader medieval understanding of translation as an interpretive act – 

a process in which the translator assumes an exegetical role without explicitly presenting it as 

such. In this model, translation is not limited to reproducing the form of the original; rather, it 

involves re-creating its meaning in a manner appropriate to a new audience and context. The 

translator becomes both mediator and teacher, guiding readers through the theological, 

rhetorical, and emotional layers of the text, and shaping their reception of its message. Within 

this context, the 11th-century Georgian translator Davit Tbeli, through his renderings of 

Gregory the Theologian, offers a thoughtful example of how the theological meaning and 

rhetorical artistry of patristic speech could be carried into another language. Although Davit 

does not provide any overt commentary on the homilies he renders, the nature of his 

interventions – lexical variations, shifts in register, omissions, or elaborations – invite us to 

consider his work as a kind of embedded exegesis, where translation becomes a theological 

reading. 

But before approaching Davit Tbeli’s translations, it is important to outline what we know 

about his life and the context in which he worked. 

In fact, almost nothing is known about him. In the Ordinance of the Church Council (Synod) 

of Ruisi-Urbnisi in 1104,2 Davit is named together with another Georgian ecclesiastic figure, 

Stepane Sananoisdze: ღირსთა მამათა ჩუენთა დავით ტბელისა და სტეფანე 

სანანოჲსძისა საუკუნომცა არს ჴსენებაჲ და კურთხევაჲ მათი3 (“The memory of our 

venerable fathers, Davit Tbeli and Stepane Sananoisdze, is everlasting, and their blessing 

endures”). Stepane’s name, in turn, appears in the hymnographic collection of Mikael 

Modrekili, the iadgari compiled between 978 and 988, where several hymns of his composition 

are preserved.4 On the basis of these references, scholars have concluded that Davit Tbeli and 

Stepane lived and worked in the same period, namely, the second half of the 10th century.5 

The earliest independent mention of Davit, apart from Stepane, occurs in a manuscript copied 

in 1030 (MS Tbilisi, Korneli Kekelidze Georgian National Centre of Manuscripts [hereafter: 

NCM], A-1), which preserves Euthymius the Hagiorite’s Georgian translations of Gregory the 

Theologian’s homilies. In the colophon to Or. 24 (on St Cyprian), Davit is named as the 

translator: ესე საკითხავი წმიდისა კჳპრიანე მღვდელმოწამისაჲ დავით ტბელის ძისა 

თარგმნილი არს. ვინცა იკითხვიდეთ, ლოცვა ყავთ მისთჳს (“This reading for [lit. of] 

St. Cyprian the Hieromartyr was translated by Davit son of Tbeli. Whoever [of you] reads it, 

pray for him!”).6 The analysis of Georgian manuscripts containing Euthymius’ translations 

shows that Davit’s contributions were incorporated into these collections gradually, thus 

documenting the ongoing process of his work. Most likely, Or. 24 was the first piece of 

 

2 Text published in Gabidzashvili 1978: 176–196. 
3 Gabidzashvili 1978: 196. 
4 Zhordania 1892: 113.  
5 Kekelidze 1980: 179–180. 
6 MS Tbilisi, NCM, A-1, fol. 438r (see Fig. 2); Bregadze 1988: 68.  



M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

133 

Gregory’s writings that Davit translated.7 His project, begun in the 1020s, was completed in 

the 1040s; all in all, Davit translated ten homilies.8 

Davit’s choice of texts was far from random. Of Gregory’s sixteen liturgical homilies, Davit 

translated Or. 24; a text that Euthymius had reworked for another purpose, namely, to create 

the praise of St Demetrius of Thessaloniki.9 He also retranslated Or. 2, whose earlier rendering 

by Euthymius diverged considerably from the Greek.10 While Euthymius translated three of 

the Theological Orations, Davit translated the remaining second Theological Oration (Or. 28), 

which Euthymius left untranslated for reasons unknown (the first theological homily, Or. 27, 

had been translated earlier by Grigol of Oshki).11 This pattern strongly suggests that Davit 

selected his material in consultation with Euthymius’ circle: his translations did not duplicate 

what had already been done, but rather complemented Euthymius’ corpus. One might therefore 

suppose that Davit himself worked on Mount Athos. Yet neither in the Life of John and 

Euthymius12 nor in any other source connected with Iviron Monastery does his name appear. It 

is thus more likely that Davit never resided on Athos at all. 

After the death of Euthymius (who passed away in 1028, while Davit’s first translation appears 

already in a manuscript copied in 1030–1031), Davit Tbeli took up the major task his 

predecessor had begun – the creation of a Georgian corpus of Gregory’s writings.13 This is an 

important point: by the 1020s Davit must already have been a well-known and acknowledged 

translator, and it is plausible that he was chosen to carry on Euthymius’ work precisely because 

his approach was closely aligned with that of Euthymius, sharing the same translational 

principles. 

Euthymius the Hagiorite lived and worked at a decisive turning point, when the cultural and 

political orientation of the Georgians had taken a clear direction toward Byzantium. In this 

context, the concern expressed by his father, Ioane the Georgian, that “the land of Kartli was 

lacking in books”14 reflects the new demands that arose from this epochal shift and the fact that 

Georgian literature was poor in comparison with what Constantinople had by then achieved. It 

was precisely Euthymius’ task to remedy this deficiency: to provide Georgian literature with 

new works hitherto untranslated, and to accomplish this within a short span of time. The sheer 

volume of material to be translated, together with the brevity of a single human life, was one 

of the factors that to some extent shaped Euthymius’ method of translation.  

Equally decisive, however, was the condition of Georgian society itself. Deprived of new 

books, it was, in the words of Ephrem Mtsire, “a simple and infant people”,15 neither mature 

enough nor prepared to grasp such texts in their full depth. With this in mind, Euthymius sought 

to make his translations as clear as possible: he simplified the originals, expanded or condensed 

them, added insertions and explanations, and in more than a few cases went well beyond 

paraphrasing to assume the role of author himself, producing compilations that amounted to 

new interpretations of the sources. Such is the case, for instance, with Gregory of Nazianzus’ 

 

7 Matchavariani 2003: 114.  
8 Matchavariani 2005: 95–103. 
9 Matchavariani 2004–2005: 165–176. 
10 Matchavariani 1995: 201–225. 
11 Regarding the Georgian translations of Gregory’s Or. 27 see Raphava 2015: 294–332. 
12 For an English translation see Grdzelidze 2009: 53–96. 
13 Matchavariani 2005: 95–103. 
14 MS Iviron Monastery, georg. 10, 334v: რ(ომე)ლ ესრეთ ნაკლულევან იყო ქ(უე)ყ(ა)ნ(ა)ჲ ქართლისაჲ 

წიგნთაგ(ა)ნ… (Gippert et al. 2022: 120; English translation by Grdzelidze 2009: 67). 
15 MS Jerusalem, Greek Patriarchate, georg. 43, fol. 2v: მაშინ ჩუჱნი ნათესავი ლიტონ იყო და ჩჩჳლ; see 

Bregadze 1988: 149. 



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

134 

second and third homilies. In short, Euthymius’ translations are prime examples of the above 

mentioned method of “interpretive translation”. 

Davit Tbeli, as Euthymius’ younger contemporary, faced similar challenges. His translations, 

too, had to be fully accessible to readers and listeners alike. A close study of his renderings of 

the works of Gregory the Theologian reveals similar types of intervention: expansion, 

interpolation, abridgment, condensation, paraphrase. Like Euthymius, Davit produced 

translations that interpret the original. Yet unlike Euthymius, he remained consistently close to 

the Greek source. To see more clearly how Davit’s interpretive approach takes shape, it is 

useful to examine the specific kinds of changes introduced into the texts he translated. 

 

I. Expansion 

1. In Davit’s translations, the most common phenomenon is the expansion resulting from the 

differences between Georgian and Greek grammatical structures; for example, restoring 

omitted sentence elements, rendering Greek passive and participial constructions with active 

verbal forms, and similar adjustments. 

2. In many cases, Davit renders a single Greek word by means of two or more Georgian 

equivalents. Such examples are also fairly common in Euthymius’ translations, but in Davit’s 

work they are especially abundant, appearing in virtually every sentence of his translations as 

well as in his interpolations: 

a) synonyms 

ὦν βραχὺ μὲν τὸ τῆς ζωῆς ταύτης λείψανον (Or. 8, § 5; PG 35, 793 C 16 – 796 A 1) 

“whose remnant of this life is but brief” 

რომელთაჲ მცირედი არს ცხორებისა ამის დანარჩომი და ნეშტი (MS NCM A-

87, fol. 364v)16 

“those for whom the remaining portion and residue of this life is very small” 

b) hendiadyses 

Πέτρον ὕστερον, τὸ τῆς Ἐκκλησίας ἔρεισμα (Or. 9, § 1; PG 35, 820 B 2) 

“Peter, later the pillar of the Church” 

პეტრეს, საფუძველსა და სიმტკიცეს ეკლესიისა (MS NCM A-87, fol. 228v)  

“Peter, the foundation and steadfast support of the Church” 

c) compounds and derivatives 

Sometimes, when translating compounds and derivatives, Davit divides the meaning of the 

word: with one equivalent he renders only the sense of the stem or one component of the 

compound, and with the other, the meaning of the affix or the remaining part of the compound. 

τὸ τῆς ψυχῆς εὐγενὲς διαφθείρειν τῇ περὶ ταῦτα μικροπρεπείᾳ (Or. 24, § 3; PG 35, 1173 

B 1–2) 

“to corrupt the nobility of the soul through a petty-minded concern with such things” 

სულისა სიკეთესა და აზნაურებასა და დიდებასა განხრწნიან უშუერებითა 

(MS NCM A-87, fol. 341r)  

“they debase the soul’s goodness, nobility, and honor by their depravity” 

 

16 Since the Old Georgian texts cited here have not been published, all quotations are taken directly from the 

manuscripts as indicated.  



M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

135 

3. In certain instances, the expansion in the translation arises from the translator’s attempt to 

clarify this or that specific word, e.g. a Graecism. In the given example, the part enclosed in 

brackets is an interpolation by the translator, illustrated with examples, meant to explain his 

choice of a particular Greek word. 

ἔτι δὲ καταγώγια πήξασθαι καὶ ξενῶνας (Or. 4, § 111; PG 35, 648 C 7–8) 

“and moreover, to establish inns and xenones for guests” 

რაჲთა იყუნენ საქალწულონი და ქსენონნი, [ესე იგი არს გლახაკთა და 

ჭირვეულთა შესაწყნარებელნი] (MS NCM A-292, fol. 192v)  

“so that there may be houses for virgins and xenones [that is, dwellings for the reception 

of the poor and the afflicted]” 

4. Expansion may also occur as a reflection of the translator’s attitude toward the text or as a 

means of intensifying its emotional register. For example, in Or. 12, where Gregory speaks of 

the Holy Spirit, Davit develops Gregory’s thought by expressing, in the author’s voice, his own 

devotion to the Spirit and his submission to Its will, since the Spirit is part of the Lord and 

represents Him: 

გარნა კუალად სახიერებამან მანვე და სიყუარულმან სულისა წმიდისამან 

მომიყვანა მე მრავალთა უმჯობესისათჳს და შემომიყვანა შორის, ვითარცა-

იგი მას სათნო-უჩნდა და არა ვითარ-იგი მე მენება. და უმეტესადღა იგი არს 

ჩემი ნებაჲ, რომელი-იგი მას სთნდეს, ამის უკუე ჯერისათჳს განგებულებით 

მომიძღუა მე (MS St Petersburg, Russian Academy of Sciences, Institute of Oriental 

Manuscripts [hereafter: IOM], P-3, fol. 263r).  

“But again, it was that same goodness, that same love of the Holy Spirit which led me 

toward what is greater and set me in the midst, as it pleased Him, and not as I desired. 

And above all, it is my will only when it accords with His will; for on this occasion, He 

has guided me by His own providence (Or. 12, § 4; cf. PG 35, 848 A 13). 

Davit also uses such insertions to enhance the vividness and expressiveness of individual 

passages. In the examples shown, you can see how he underscores, in one case, the 

repulsiveness of pagan sacrifice, and in another, the mercy of the Lord toward humankind. 

 

II. Davit as a Commentator 

Another method of translation is set apart here, for it reveals the translator’s position in a 

particularly noteworthy way. Technically, these cases may also be regarded as expansions; 

however, in such instances, Davit brings into sharper focus certain themes or issues in 

Gregory’s homilies which, in his judgment, required especially clear and emphatic exposition 

in order to prevent his Georgian readers or hearers from falling into error. 

One example comes from Or. 36. Here Gregory states that the true believer must avoid all 

those who corrupt the Lord’s true teachers and who preach a hierarchy within the Godhead. 

Such people, Gregory says, must be cut off from the faithful as incurable wounds of the Church 

– yet not out of hatred but out of pity for their delusion (Or. 36, § 10; PG 36, 277 B 6 – C 3). 

Davit, however, renders this passage in a markedly uncompromising way, stressing the 

destructive role of heretics in the Church: 

ხოლო რომელნი სხუებრ რასმე მეტყუელებდენ და სხუებრ ირწმუნებდენ 

გარეგან მისსა, რომელი-იგი თქუენ გისწავიეს, მათ ევლტოდეთ, ვითარცა 

ბრანგუსა მას განმრყუნელსა და გესლსა ეკლესიისასა მათ ყოვლადვე 



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

136 

განიოტებდით. ნუცა ჰზრახავთ, ნუ მახლობელად მათსა ყოვლადვე 

მიხუალთ, არამედ სრულიად განეშორენით მათგან, ვითარცა 

წინააღმდგომთაგან ჭეშმარიტებისათა (MS IOM P-3, fol. 270r). 

“As for those who speak otherwise and believe otherwise concerning Him whom you 

were taught, flee from them as from the mind-corrupting beast and from the poison of 

the Church. Avoid them altogether; do not think of them, do not draw near to them in 

any way but withdraw entirely, as from those who oppose the truth.” 

This is followed by a long insertion, in which Davit develops the theme still further, reinforcing 

his position with biblical citations: 

რამეთუ იტყჳს სული წმიდაჲ დავით წინასწარმეტყუელისა და მეფისა მიერ: 

“არა მოძულენი შენნი მოვიძულნე-ა და მტერთა შენთა ზედა განვჰკაფდიო, 

სიძულილითა სრულითა მოვიძულენო” (Ps. 138:21−22) და უფალი იტყჳს 

კუალად: “რომელსა უყუარდეს მამაჲ, გინა დედაჲ ჩემსა უფროჲს, იგი არა არს 

ჩემდა ღირსო” (Mt. 10:37) და შემდგომი. ესე იგი არს, თუ მამაჲ, გინა დედაჲ 

საღმრთოსა იყვნენ, განეყენე მათგანო, ვითარცა მტერთაგან. უკუეთუ მამისა 

და დედისაგან განყენებასა გჳბრძანებს ამის ჯერისათჳს, რაოდენ სხუათაგან 

ჯერ-არს სივლტოლაჲ, რომელნი უცხოსა და განმრყუნელსა გონებითა 

განხრწნილითა ზრახვიდენ მოძღურებასა შეპყრობილნი და უმეტესად ჯერ-

არს თქუმაჲ, დაბნელებულნი ამპარტავნებისაგან და ცუდად მზუაობრობისა, 

რომელთათჳს ამცნებს წმიდაჲ მოციქული ჰრომაელთა და ეტყჳს: “გლოცავ, 

ძმანო, განეყენენით ეგევითართა მათგანო” (Rom. 16:17). ხოლო განეყენენით 

ესრეთ, არამედ გეწყალოდენცა შეცთომილნი იგი და განვრდომილნი 

ღმრთისაგან ნებსით თჳსით (MS IOM P-3, fol. 270r). 

“For the Holy Spirit says through David, the prophet and king: ‘Do not I hate them, that 

hate thee? and am not I grieved with those that rise up against thee? I hate them with 

perfect hatred” (Ps. 138[139]:21–22).17 And the Lord likewise says: “He that loveth 

father or mother more than me is not worthy of me” (Mt. 10:37), and so on. This means 

that, if a father or mother should stand against the divine, you must withdraw from them 

as from enemies. If He commands us, for the sake of this matter, to separate even from 

father and mother, how much more fitting is flight from others – those who, being 

corrupt in mind, devise doctrines that are strange and misleading, ensnared – and, one 

should rather say, darkened – by pride and vain self-exaltation. Concerning such people 

the holy Apostle admonishes the Romans, saying: ‘I beseech you, brethren, withdraw 

from such as these’ (Rom. 16:17). Yet withdraw in such a way as to show compassion 

for those who have gone astray and become alienated from God through their own 

folly.”  

A similar kind of interpretive intervention is found in Or. 2 § 38, where Gregory begins to 

discuss the doctrine of the Trinity and explains its essence (PG 35, 445 B 12 – C 8). Here Davit 

does not translate Gregory’s exposition at all but instead inserts his own creed-like declaration: 

sentence by sentence he stresses the unbegottenness of the Father and the tri-hypostatic unity 

of God. What he provides is not so much an explanation of the Trinity as a series of assertive, 

dogmatic statements. The categorical tone of these affirmations leaves no room for hesitation 

or doubt, and effectively prevents the faithful from straying from the true path. Such 

interventions clearly responded to the needs of the time and to the intellectual capacities of the 

 

17 All English biblical quotations are cited from the King James Version (KJV). 



M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

137 

intended audience, which required the translator to offer additional clarification of theological 

dogmas. 

ესრეთ უკუე ჯერ არს გულის-ჴმისყოფაჲ და სარწმუნოებაჲ წმიდისა მის 

სამებისაჲ: მამაჲ უშობელი, მშობელი ძისაჲ და მისვე უშობელისა 

დაუსაბამოჲსა მამისაგან გამომავალი სული წმიდაჲ. რამეთუ ვითარმცა დიდ 

იყო და თაყუანის საცემელ ყოველთა დაბადებულთა, ხილულთა და 

უხილავთაგან საიდუმლოჲ იგი ყოვლად წმიდისა მის სამებისა 

ერთარსებისაჲ, არა თუმცა დაუსაბამოჲ იგი და უშობელი მამაჲ იყო მიზეზ 

სახიერთა მათ, ძისაჲ და სულისა წმიდისაჲ, ერთჲსაჲ მის, ვითარცა ძისა და 

სიტყჳსაჲ, ხოლო მეორისაჲ მის, ვითარცა სულისა დაუსრულებელისა და 

განულევნელისაჲ, ძე უკუე შობილი მამისაგან უშობელისა, უწინარეს 

ყოველთა საუკუნეთა, და სული წმიდაჲ გამოსლვით დაუსაბამოჲსა მისგანვე 

და უშობელისა ღმრთისა და მამისა. აღვიარენ და ვქადაგნეთ ჴმამაღლად, 

რამეთუ კეთილ არს და ფრიად საჭირო, რაჲთა ერთი დავიცვათ ჩუენ 

ღმრთეებაჲ და ბუნებაჲ სამთაჲვე, და სამნი აღვიარნეთ გუამოვნებანი და 

თითოეული თჳთებითა მის თჳსითა (MS NCM A-87, fol. 199v). 

“This, then, is the proper understanding and the true faith concerning the Holy Trinity: 

the Father is unbegotten, the begetter of the Son; and the Holy Spirit proceeds from the 

same unbegotten and unoriginate Father. For the mystery of the all-holy Trinity and Its 

consubstantial unity is great and worthy of veneration by all created beings, both visible 

and invisible. Although the unoriginate and unbegotten Father is the cause of the two 

Persons – the Son and the Holy Spirit – of the one, as Son and Word, and of the other, 

as the Spirit which is unfailing and inexhaustible, nevertheless the Son is begotten from 

the unbegotten Father before all ages, and the Holy Spirit proceeds from that same 

unoriginate and unbegotten God and Father. We confess and proclaim this openly, for 

it is good and greatly necessary: that we may preserve the one Godhead and the single 

nature of the Three, while also confessing the Three Persons, each in His own proper 

and distinctive property. 

 

III. Omission (Abridgement) 

In addition to omitting individual words, Davit systematically leaves out passages of the 

original text in which: 

a) the argumentation is overly rhetorical and might have been less accessible to a Georgian 

audience,  

or  

b) the text contains reminiscences of the ancient world or references to specific heresies. In 

such cases Davit is remarkably consistent: he either omits the passage altogether or reduces it 

to the briefest possible summary. 

This tendency is especially evident in his translation of Gregory’s Or. 4, Against Julian the 

Apostate. The original contains a wealth of allusions to the classical world, which Davit either 

abridges or excises. Thus, in §§ 94–95 Gregory compares Julian to the mythological monsters 

Scylla and Charybdis, equating the emperor’s actions with theirs. In place of these long 

paragraphs, Davit offers only a few sentences that summarize their essential point: 

რამეთუ... განცხადებულად არა ბრძანებდა იგი დევნულებასა 

ქრისტიანეთასა. ხოლო რომელნი იპოვნიან უმძჳნვარეს ქრისტიანეთა ზედა, 

მათ ადიდებდა და პატივსცემდა მოსწრაფებით. და რამეთუ შჯულთა არა 



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

138 

აღსწერდა, არამედ სატანჯველთა  თითო-სახეთა და ცისად-ცისადთა 

იგონებდა მათთჳს (MS NCM A-87, fol. 307v). 

“For he did not openly proclaim persecution against the Christians; but when he found 

others more violent against them, he honored and commended such men eagerly. And 

although he did not record formal laws, he devised for their sake various kinds and 

degrees of torments.” 

At the end of the same homily, in §§ 102–106, Gregory devotes five extended paragraphs to 

the question of Hellenic education. He reports that according to Julian, the art of rhetoric and 

Hellenic learning are inseparably linked with pagan religion, while ignorance must remain the 

lot of Christians, for all higher, divine wisdom is, for them, contained in a single word: 

“believe” (Πίστευσον, Or. 4; PG 35, 637 A 2–3). Gregory then turns to reflect on the relation 

between language and faith. The term ἑλληνίζειν here does not merely denote pagan or ancient 

culture; Gregory consciously frees it from a strictly religious connotation. He argues that 

language, like every art or useful institution, belongs not to its inventor alone but to all who 

make use of it (PG 35, 641 B 5–7). If rhetorical eloquence were the exclusive property of pagan 

Greeks, and Christians were forbidden to approach it, then by the same logic Romans should 

also be denied the use of writing (a Phoenician invention), military tactics (ascribed to the 

Euboeans), weaponry (to the Cyclopes), chess, and countless other arts whose origins lay 

outside their own people. Gregory thus concludes that Greek Christians – despite their faith – 

remain Greeks and the descendants of Greeks, and therefore the rightful heirs of Greek rhetoric 

and of Greek culture as a whole. 

Gregory’s discussion, which stretches across §§102–106, is in fact the climax and most 

important section of Or. 4. Yet in Davit’s translation, this entire passage is reduced to only a 

few sentences: 

ესე უკუე ცუდ და ამაო არს და ვერ შემძლებელ ხარ შენ ამას შეწირვად 

ეშმაკთა, რამეთუ არა ვხედავ, ვითარმცა ენაჲ და შჯული ელენთა შორის 

ზოგად მოპოვნებულ იყო და უკუეთუმცა შჯულისანი იყვნეს სწავლანი იგი, 

ნუუკუე და სამართლითმცა დავეყენენით მათისა სწავლისაგან, რამეთუ 

ჭეშმარიტებით შჯულისა შენისა საქმენი განსაყენებელცა არიან კაცთა მიერ 

და საძაგელ ფრიად, რამეთუ საქებელნი შჯულისა შენისა ქადაგებანი და 

მოძღვართა შენთანი არიან მამათმავლობანი და სიძვანი და ყოველნივე 

ხრწნილებანი (MS NCM S-383, fol. 180v). 

“This is vain and futile, and you cannot offer it as a sacrifice to demons. For I do not see 

that language and religion were found exclusively among the Greeks. Even if their 

religion contained learning, we ought not therefore to be bound to their teaching; for in 

truth the works of their religion are abominable before men, and most shameful. For the 

things they proclaim as praiseworthy in their religion, and the teachings of their 

instructors, are sodomy, fornication, and every form of corruption” (Or. 4, §103). 

As we can see, Davit renders the above passage of the homily in a highly simplified form, 

effectively summarizing Gregory’s lengthy discussion into a concise conclusion: pagan belief 

is unacceptable and reprehensible, but language and learning are not inherently tied to religion. 

Another feature that stands out in Davit’s translations of Gregory’s works is the use of 

hagiographic topoi.  

One of the central functions of hagiographic literature in Byzantium was its didactic purpose: 

the instruction of the faithful and the presentation of exemplary models of Christian conduct. 

The Vitae and Passiones of saints offered readers or listeners patterns of behavior to be 



M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

139 

imitated. For this reason, hagiography was conceived from the outset not merely as a record of 

historical facts but as a spiritual and moral guide.18  

This didactic aim was served by hagiographic topoi – recurring narrative schemes and clichés 

that transformed the saint’s life into a shared “rhetorical language”. Examples include the 

martyr’s unshakable endurance under torture, the ascetic’s withdrawal into the desert, 

miraculous healings, or angelic visitations. Such topoi ensured both the recognizability of the 

text and its didactic value. As Martin Hinterberger observes, the repetitiveness of hagiographic 

texts should not be dismissed as mere formula, but rather understood as a deliberate strategy 

aimed at foregrounding Christian virtue and at “teaching” the reader or listener.19  

The use of topoi was not confined to Vitae and Passiones alone. They permeated homiletics, 

where sermons invoked saintly examples to illustrate truth; liturgical hymnography, where 

short formulas symbolically expressed the saint’s virtues; and other spheres. Thus, 

hagiographic topoi became a universal didactic and spiritual instrument across multiple 

Byzantine literary genres, presenting not only the saint’s sanctity but also a clear model of how 

the faithful should live. 

It must be noted that both the didactic impulse and the use of topoi are already visible in 

Gregory’s works; for example, in his depiction of the Maccabean martyrs (Or. 15), in the praise 

of his sister Gorgonia (Or. 8), in his encomium of the priest-martyr Cyprian (Or. 24), and even 

in his invective against Julian (Or. 4), which is interesting from many points of view.  

Emperor Flavius Claudius Julian20 ruled the Byzantine Empire for only two years (361–363), 

but this short period was sufficient for him to leave his mark on Byzantine history as a gifted 

and progressive ruler, attentive to the interests of the state. 

For Christians, however, Julian’s brief reign was remembered as one of the most difficult times. 

The reason lay in his reforms – above all, in his well-known edict against the Christians,21 

which forbade them access to pagan education.22 In itself, this decision was entirely logical: 

those who reject paganism, and with it the entire pagan cultural tradition, should not be 

entrusted with the teaching of youth in matters they themselves do not believe. 

This edict provoked considerable unrest and became one of the principal reasons for Gregory’s 

invective against Julian. In Gregory’s account, every action of the emperor is to be condemned; 

to him are ascribed all types of sins and vile crimes. In fact, this portrayal closely resembles 

the hagiographic topos of the wicked persecutor. Yet, despite such a relentlessly negative 

characterization, the attentive reader will notice that Gregory’s depiction of Julian is not 

entirely consistent in its negative characterization. Whether consciously or not, Gregory’s 

polemical homily contains details of the emperor’s activity that could be judged positively; in 

several instances Gregory even appears, in a way, to justify some of Julian’s actions. This is 

true, for example, of chapter 75 of Or. 4, where Gregory lists Julian’s reforms: the reduction 

of state taxes, the improvement of communications, and the severe punishment of theft (PG 

35, 600 B 13 – C 5). These measures were unquestionably beneficial to the state. Gregory 

attempts to nullify their value with the remark that “the health of one or two limbs does not 

mean the health of the whole body” (PG 35, 600 C 12 – 601 A 2). Yet this observation, instead 

of cancelling the reforms, actually underscores the impression that they were, in fact, 

advantageous for the empire. 

 

18 Delehaye 1907: 62–68; 1962: 50–54. 
19 Hinterberger 2014: 161–181. 
20 OCD 1996: 800.  
21 Athanassiadi-Fowden 1981: 176–184; Bowersock 1978: 83–88. 
22 Julian 1913: Letter 36, 117–123.  



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

140 

Similarly, in chapter 111 of the same Oratio Gregory notes that Julian transplanted certain 

institutions associated with Christianity (such as hostels, houses for the poor, and the like) into 

a pagan environment (PG 35, 648 C 7–13). Although in chapter 112 Gregory goes on to provide 

a lengthy explanation of what he sees as the “true” meaning of Julian’s initiatives (PG 35, 648 

D 2 – 649 A 9), this does not erase the fundamentally positive character of the measures 

themselves. 

In this sense, one might even say that Gregory’s portrayal of Julian is, at points, ambivalent: 

lacking complete coherence and not being entirely or consistently negative. This may be 

explained by two factors. First, Gregory was a contemporary of Julian and knew him 

personally. Second, Gregory’s period coincided with the early stages of the development of 

Christian hagiography, at a time when the stereotypical narrative patterns had not yet become 

fully fixed or obligatory. Gregory was, in effect, describing a living person whom he knew 

well, and under such circumstances it would have been difficult to reject all positive qualities 

outright, especially since doing so was not yet demanded by a firmly codified literary scheme. 

From this perspective, Davit Tbeli’s translation is of particular interest. In Davit’s rendering, 

Julian’s figure is presented in a strictly negative light, fully conforming to the codified image 

of the tyrant-emperor that dominates contemporary hagiographic literature. This is only 

natural: Davit was writing almost six centuries after Julian’s reign. Unlike Gregory, he had no 

personal or emotional connection to the emperor. For Davit, Julian is simply a destructive 

figure, equal to Diocletian and other persecutors of Christianity. Moreover, by Davit’s time, 

the literary conventions of hagiography had become firmly defined. Accordingly, he reworked 

Gregory’s homily in strict accordance with these established patterns. What follows examines 

how this transformation takes place. 

In hagiographic literature, the heretical emperor or the wicked judge is set in stark opposition 

to the martyr and is typically constructed as his complete antithesis: evil, demonic, destructive 

and malign in every action, with no possibility that any good could proceed from his hand. In 

short, he is the embodiment of Satan. Davit applies this very scheme to his characterization of 

Julian, and accordingly omits entirely all those passages in his translation of Gregory’s homily 

which might, even to the slightest degree, cast the emperor in a favorable light. 

Thus, for example, Davit does not include the passages describing Julian’s reforms. As already 

noted, in chapter 111 of Or. 4 Gregory briefly recounts Julian’s attempts to graft onto pagan 

soil certain institutions borrowed from Christianity, which, however reluctantly, invite 

approval: Julian imposed penances upon sinners, introduced special prayers, required training 

before priestly ordination, and founded schools, hospices for the poor, hostels, and the like (PG 

35, 648 B 11 – C 7). Indeed, Gregory uses all this primarily as material for rhetorical antithesis 

and ultimately dismisses the significance of these initiatives by listing the revolts and other 

calamities that occurred during Julian’s reign. But for Davit, even in this context, any positive 

action traceable to Julian is unacceptable, especially when it derives from Christian liturgical 

practice. Accordingly, these passages are omitted from his translation, and only a brief mention 

remains. After this, Davit offers a summation of Julian’s activities which has no parallel in 

Gregory’s text:  

და რავდენი რა არს ჩუენისა წესიერებისა საქმე, ესე ყოველი ზაკჳთ განაწესა 

მას და რეცა აჩუენებდა სათნოებათა სიმდიდრესა და კაცთმოყუარებისათჳს 

ზრუნვასა (MS NCM S-383, fol. 182v). 

“And as many of our ecclesiastical institutions as there were, all these he deceitfully 

established; and as it were, he displayed a wealth of virtues and concern for works of 

charity” (Or. 4, §111). 



M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

141 

Even more striking is Davit’s treatment of Gregory’s Or. 36, where he again intervenes actively 

and reshapes a text that, at first glance, seems far removed from the hagiographic genre. This 

homily is apologetic in character: Gregory defends himself before bishops and members of the 

congregation who believed that he had “usurped” the see of Constantinople. Here Gregory 

speaks of himself as an ordinary man, marked by weaknesses and failings; these passages 

contain the intimate, confessional tone so characteristic of his poetry. In Davit’s translation, 

such sections are either omitted altogether or substantially reworked. The reason is clear: the 

person of a great Christian theologian must be presented to the reader or listener as the ideal 

figure of a holy father. Any hint of doubt, weakness, or frailty in the historical person could 

mislead the audience. Davit therefore strips Gregory’s figure of every detail that might lend 

itself to misinterpretation, and instead constructs the sufficiently schematic image of an ideal 

pastor – an image that is unmistakably shaped by the conventions of hagiographic literature. 

Summary 

As we have seen, Davit displays a marked tendency toward literary schematization. This is 

evident not only in his characterization of figures within the works he translates but also in 

other features of his translations, which cannot be examined in detail here. Naturally, this 

inclination toward schematization simplifies and impoverishes Davit’s renderings to some 

extent, since the subtle nuances of the original are lost. Yet this feature must also be recognized 

as a characteristic element of his translation method. Davit’s translations are reader-oriented: 

like Euthymius the Hagiorite, he strives to bring the original closer to the reader (rather than 

bringing the reader closer to the original – a goal more typical of later, literal translations, 

especially those of the Hellenophile school). His aim is to make the text as accessible as 

possible, removing any passages that might prove puzzling or misleading to an inexperienced 

audience. The reworking of Gregory’s homilies according to hagiographic clichés serves 

precisely this purpose: the stereotyped figures shaped by hagiographic conventions were 

familiar and intelligible to readers, whereas preserving their original individuality, in Davit’s 

view, might give rise to misunderstanding. 

Thus, the features of Davit’s translations discussed above highlight the closeness of his method 

to the translational conception of Euthymius the Athonite. As noted, both translators share the 

same aim: to adapt the original to the reader, to simplify complex texts, and to render them 

comprehensible to the contemporary Georgian audience. But a shared aim does not necessarily 

imply identical methods. Euthymius reoriented the original entirely toward the reader, 

occasionally modifying the Greek text to such an extent that the result can be regarded as a 

new work. His conflation of Gregory’s Or. 2 and 3, together with a radical shift in their 

rhetorical purpose, produced two compositions that differ substantially from the original 

homilies. Other comparable examples of this practice have also been documented.  

Davit’s reconfiguration of the denunciation of Julian according to hagiographic conventions 

may be seen as a parallel to Euthymius’ translation of Gregory’s funeral speech for Basil (Or. 

43). Both Davit and Euthymius pursued the same aim: to recast homiletic works into hagiog-

raphic compositions. Yet they implemented this aim in different ways. In Davit’s version of 

the invective against Julian, as we have seen, the changes are confined to individual sentences 

or short passages; these alterations are moderate, and the translation remains close to the orig-

inal. By contrast, Euthymius’ version of the funeral speech departs much further from Gre-

gory’s text: lengthy rhetorical sections and mythological allusions are omitted, while extended 

miracle stories are inserted. As a result, Euthymius’ version diverges radically from the Greek 

original.23 In short, his modifications are far more substantial and wide-ranging than Davit’s. 

 

23 Kurtsikidze 1995: 62. 



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

142 

 

Fig. 1: MS Tbilisi, NCM, A-1 (11th c.), fol. 277v: collection of Georgian translations of the works of 

Gregory the Theologian, Or. 34, translation of Davit Tbeli  

 

 



M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

143 

 

Fig. 2: MS Tbilisi, NCM, A-1 (1030 CE), fol. 438r: collection of Georgian translations of the works of 

Gregory the Theologian, end of Or. 24. Colophon inserted by the scribe himself at the end of the 

homily,  indicating that the text is a translation by Davit. Below, a second colophon written in a 

different hand, dating from a later period. 

                                

  



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

144 

Davit, being a contemporary of Euthymius, naturally faced similar challenges. His translations 

of Gregory’s works reveal that, like Euthymius, he modified the text, adding expansions, 

interpolations, omissions, or paraphrases. Yet in no case are Davit’s alterations as extensive as 

those of Euthymius. For Davit, the author’s rights remain paramount: in none of his translations 

does he transform the original such that the work ceases to resemble its source or becomes a 

new composition loosely based on it. It is therefore misguided to expect in Davit – or in any 

other translator of the same period – the creative freedom and boldness characteristic of 

Euthymius. Euthymius was an exceptional figure, above all a great original writer, whose 

genius enabled him to recast translated texts into entirely new works – an extraordinary 

phenomenon in Georgian literature. His method was unique, as was his talent. Davit, by 

contrast, shares only the general aim with Euthymius: to render the Greek texts accessible. He 

therefore alters his originals, but always with moderation. 

At the same time, Davit’s translations of Gregory’s works show that, despite this relative 

freedom in handling the text, he is remarkably consistent in one crucial respect: the rendering 

of theological terminology. It is precisely this consistency that distinguishes him from 

Euthymius and makes him the direct precursor of Ephrem Mtsire in the development of 

Georgian theological vocabulary. Davit’s translations of Gregory can thus be regarded as 

representing an important stage in the evolution of Georgian theological and philosophical 

terminology. His practice also aligns him with Ephrem in his handling of biblical citations. 

In conclusion, Davit Tbeli stands as a continuator of the tradition of the early Georgian 

translators and the Athonite school. Yet his translations generally remain closer to the Greek 

originals (especially in their treatment of terminology) than do those of Euthymius. In this 

respect Davit anticipates the approach of later translators such as Ephrem, and his work may 

thus be understood as a transitional stage between the Athonite and Hellenophile schools of 

translation. 

Picture credits 

Figs 1–2: Korneli Kekelidze Georgian National Centre of Manuscripts, Tbilisi  

References 

Athanassiadi-Fowden (1981): Polymnia A.-F., Julian and Hellenism: An Intellectual 

Biography. London: Routledge. https://archive.org/details/julianhellenismi0000atha.  

Bowersock (1978): Glen W. B., Julian the Apostate. Cambridge, MA: Harvard University 

Press. https://archive.org/details/julianapostate0000bowe.  

Bregadze (1988): თამარ ბრეგაძე, გრიგოლ ნაზიანზელის თხზულებათა შემცველ 

ქართულ ხელნაწერთა აღწერილობა, თბილისი: მეცნიერება. https://dspace.nplg. 

gov.ge/handle/1234/268347. 

Delehaye (1907): Hippolyte D., The Legends of the Saints. An Introduction to Hagiography, 

transl. by V. M. Crawford. London: Longmans, Green, and Co. https://archive.org/ 

details/thelegendsofthe200deleuoft.  

— (1962): id., The Legends of the Saints. With a Memoir of the Author by Paul Peeters. Transl. 

by Donald Attwater. New York: Fordham University Press. https://archive. 

org/details/thelegendsofthes0000unse. 

Gabidzashvili (1978): ენრიკო გაბიძაშვილი, რუის-ურბნისის კრების ძეგლისწერა 

(ფილოლოგიურ-ტექსტოლოგიური გამოკვლევა). თბილისი: მეცნიერება. 

https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/445046.  

https://archive.org/details/julianhellenismi0000atha
https://archive.org/details/julianapostate0000bowe
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/268347
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/268347
https://archive.org/details/thelegendsofthe200deleuoft
https://archive.org/details/thelegendsofthe200deleuoft
https://archive.org/details/thelegendsofthes0000unse
https://archive.org/details/thelegendsofthes0000unse
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/445046


M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

145 

Gippert et al. (2022): Jost G., Bernard Outtier, Sergey Kim in cooperation with Ketevan 

Asatiani, Manana Dolakidze†, Lali Jghamaia, Maia Karanadze, Mikheil Kavtaria†, Lili 

Khevsuriani†, Lia Kiknadze, Tinatin Tseradze, Tsitsino Guledani, Tinatin Jikurashvili, Eka 

Kvirkvelia, Giorgi Lomsadze, Sopio Sarjveladze, Mzekala Shanidze, Darejan Tvaltvadze, 

and Georgios Boudalis, Catalogue of the Georgian Manuscripts. Mount Athos: Holy 

Monastery of Iviron. 

Grdzelidze (2009): Tamara G., Georgian Monks on Mount Athos: Two Eleventh-Century Lives 

of the Hegoumenoi of Iviron. London: Bennett & Bloom. 

Hinterberger (2014): Martin H., “Languages and Forms of Byzantine Hagiography: The Use 

of Literary Models”, in Stephanos Efthymiadis (ed.), The Ashgate Research Companion to 

Byzantine Hagiography, II: Genres and Contexts, Farnham: Ashgate, 25–60. 

https://dokumen.pub/the-ashgate-research-companion-to-byzantine-hagiography-volume-

ii-genres-and-contexts-978-1409409519.html.  

Hritzu (1965): Saint Jerome: Dogmatic and Polemical Works, transl. by John N. Hritzu (The 

Fathers of the Church, 53). Washington, D.C.: The Catholic University of America Press. 

https://archive.org/details/saintjeromedogma53jero.  

Kekelidze (1980): კორნელი კეკელიძე, ძველი ქართული ლიტერატურის ისტორია, 1, 

თბილისი: მეცნიერება.  https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/352642. 

Kurtsikidze (1995): ციალა ქურციკიძე, „გრიგოლ ღვთისმეტყველის XLIII ჰომილიის 

ეფთვიმე ათონელისეული თარგმანის თავისებურება,“ ფილოლოგიური ძიებანი 

2, 42–63. https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/259249.  

Matchavariani (1995): მაია მაჭავარიანი, „გრიგოლ ნაზიანზელის მეორე ჰომილიის 

სამი ქართული თარგმანი“, ფილოლოგიური ძიებანი 2, 201–225. https://dspace. 

nplg.gov.ge/handle/1234/259249.  

— (2003): მაია მაჭავარიანი, „დავით ტბელის მიერ თარგმნილი გრიგოლ 

ნაზიანზელის თხზულებები და ამ თარგმანების შემცველი ხელნაწერები“, 

მრავალთავი 20, 106–114. https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/259055.  

— (2004–2005): მაია მაჭავარიანი, „წმ. დიმიტრი თესალონიკელის ‚შესხმა‘ ქართულ 

მწერლობაში“, მაცნე. ენისა და ლიტერატურის სერია 2004–2005/1–4, 165–176. 

https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/176968.  

— (2005): მაია მაჭავარიანი, „დავით ტბელი − X–XI სს. მოღვაწე“, ლიტერატურული 

ძიებანი 26, 95–103. https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/302087.  

OCD (1999): The Oxford Classical Dictionary, ed. by Simon Hornblower and Antony 

Spawforth. 3rd edition. Oxford: Oxford University Press. https://archive.org/details/ 

hornblower-simon-spawforth-antony-the-oxford-classical-dictionary-1999.  

Raphava (2015):  მაია რაფავა, „წმ. გრიგოლ ნაზიანზელის პირველი თეოლოგიური 

სიტყვის (Or. 27) ორი ძველი ქართული თარგმანი“, საღვთისმეტყველო-

სამეცნიერო  შრომები 6, 294–332. https://www.tsas.ge/media/1004045/2019/11/11/ 

7c90e2c6d9898d8c289300a37045a505.pdf.  

Zhordania (1892): ქრონიკები და სხვა მასალა საქართველოს ისტორიისა, 

შეკრებილი, ქრონოლოგიურად დაწყობილი, ახსნილი და გამოცემული თედო 

ჟორდანიას მიერ, I, ტფილისი: მ. შარაძე. https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/ 

405782. Repr. თბილისი: არტანუჯი 2004. https://dspace.nplg.gov.ge/handle/ 

1234/68895.  

All URLs quoted were last accessed on 30 December, 2025.  

https://dokumen.pub/the-ashgate-research-companion-to-byzantine-hagiography-volume-ii-genres-and-contexts-978-1409409519.html
https://dokumen.pub/the-ashgate-research-companion-to-byzantine-hagiography-volume-ii-genres-and-contexts-978-1409409519.html
https://archive.org/details/saintjeromedogma53jero
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/352642
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/259249
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/259249
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/259249
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/259055
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/176968
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/302087
https://archive.org/details/hornblower-simon-spawforth-antony-the-oxford-classical-dictionary-1999
https://archive.org/details/hornblower-simon-spawforth-antony-the-oxford-classical-dictionary-1999
https://www.tsas.ge/media/1004045/2019/11/11/7c90e2c6d9898d8c289300a37045a505.pdf
https://www.tsas.ge/media/1004045/2019/11/11/7c90e2c6d9898d8c289300a37045a505.pdf
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/405782
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/405782
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/68895
https://dspace.nplg.gov.ge/handle/1234/68895


Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

146 

გრიგოლ ნაზიაზელის თხზულებათა ინტერპრეტაცია:  

დავით ტბელის თარგმანები 

მაია მაჭავარიანი (თბილისი) 

DOI: https://doi.org/10.62235/dk.4.2025.10519 

matchavarianimn@yahoo.com || ORCID: 0009-0008-7155-1068  

 

შუა საუკუნეების ინტელექტუალურ სივრცეში თარგმნა ხშირ შემთხვევაში 

განიხილებოდა როგორც ეგზეგეტიკური პროცესი − ტექსტის ინტერპრეტაცია და 

მისი გადმოცემა სხვა ენაზე ისეთი ფორმით, რომელიც ახალი ენობრივი და 

კულტურული კონტექსტის შესაფერისი იქნებოდა. თარგმანის როგორც 

ინტერპრეტაციის ან კომენტირების გაგება განსაკუთრებით თვალსაჩინო იყო 

საღვთისმეტყველო თუ ფილოსოფიური ლიტერატურის გადმოღებისას, როდესაც 

მთარგმნელთა ამოცანა იყო არა მხოლოდ სიტყვების, არამედ მნიშვნელობების, 

თეოლოგიური ნიუანსებისა და ზნეობრივი გზავნილების გადმოტანა.  

მსგავსი მიდგომა კარგად ჩანს ძველ ქართულ ნათარგმნ ლიტერატურაშიც. 

ინტერპრეტაციული თარგმანის თვალსაჩინო მაგალითად გვევლინება გრიგოლ 

ღვთისმეტყველის თხზულებების XI საუკუნის მოღვაწის, დავით ტბელის მიერ 

შესრულებული თარგმანები. მართალია, დავითი ქართულ ტექსტებს კომენტარებს 

არ ურთავს, მაგრამ მის თარგმანებში შეტანილი ცვლილებები − მატება, კლება, 

პარაფრაზი და სხვა − ასახავს გადმოსაღები ორიგინალის მთარგმნელისეულ 

გაგებას. ასეთ ვითარებაში თავად მთარგმნელი წარმოგვიდგება როგორც ტექსტის 

კომენტატორი, თარგმანი კი − როგორც ორიგინალის განსხვავებული 

ინტერპრეტაცია.  

დავით ტბელის შესახებ თითქმის არაფერია ცნობილი. მისი თარგმანების 

შემცველი ხელნაწერების ანდერძ-მინაწერების მიხედვით, დავით ტბელი 

მოღვაწეობდა XI საუკუნის პირველ ნახევარში. ეს ხელნაწერები ძირითადად 

გრიგოლ ნაზიანზელის თხზულებათა ეფთვიმე მთაწმინდელის თარგმანების 

შემცველი კრებულებია, სადაც დავითის თარგმანების გაჩნდა თანდათანობით, 

რაც მთარგმნელის მუშაობის პროცესზე უნდა მიანიშნებდეს. საერთო ჯამში 

დავითმა თარგმნა გრიგოლ ღვთისმეტყველის 10 ჰომილია. არსებული მასალის 

კვლევამ აჩვენა, რომ: 1) დავითმა გრიგოლის თხზულებების თარგმნა დაიწყო XI 

საუკუნის 20-იანი წლების ბოლოს, სავარაუდოდ, ეფთვიმე მთაწმინდელის 

გარდაცვალების შემდეგ მალევე, და დაასრულა 40-იანი წლების ბოლოს; 2) 

დავითი იყო საგანგებოდ შერჩეული მთარგმნელი, ვისაც დაევალა ეფთვიმეს მიერ 

დაწყებული დიდი საქმის − გრიგოლ ღვთისმეტყველის თხზულებათა ქართული 

კორპუსის − შექმნა. შესაძლოა, ეს გადაწყვეტილება განაპირობა იმ გარემოებამ, 

https://doi.org/10.62235/dk.4.2025.10519
mailto:matchavarianimn@yahoo.com
https://orcid.org/0009-0008-7155-1068


M. Matchavariani, Reading and Commenting Gregory the Theologian 

147 

რომ დავითი თავისი მუშაობის სტილითაც ახლოს იდგა ეფთვიმესთან, იზიარებდა 

მის მთარგმნელობით პრინციპებს. 

ეფთვიმე მთაწმინდელისა და მისი უმცროსი თანამედროვის, დავით ტბელის 

მთავარი მიზანი იყო ორიგინალის დაახლოვება მკითხველთან, რთული 

თხზულების თარგმანის გამარტივება, მისადაგება თანადროული ქართველი 

მკითხველის ცნობიერებისათვის ისე, რომ ახალი თარგმანები მაქსიმალურად 

გასაგები ყოფილიყო მკითხველისა თუ მსმენელისათვის. გრიგოლ 

ღვთისმეტყველის თხზულებათა დავითისეული თარგმანების კვლევამ აჩვენა, რომ 

დავითიც, ეფთვიმეს მსგავსად, ორიგინალს თარგმანში ცვლის − ავრცობს, ურთავს 

ჩანართებს, აკლებს და კუმშავს, აკეთებს პერეფრაზს. დავითი თავის ჩანართებში 

განმარტავს ორიგინალის გარკვეულ მონაკვეთებს, ან აკომენტირებს მათ; 

მთლიანად გამოტოვებს ორიგინალის იმ პასაჟებს, რომლებიც შეიცავს 

რემინისცენციას ანტიკურ სამყაროსთან ან სადაც მოხსენიებულია რომელიმე 

ერესი. ასეთ შემთხვევებში დავითი ძალიან თანამიმდევრულია − ყველა ამ 

მონაკვეთს ან მთლიანად გამოტოვებს, ან მაქსიმალურად ამოკლებს. დავითი 

გარდაქმნის სათარგმნ ტექსტს ჰაგიოგრაფიული ტოპოსების გამოყენებით. ამ 

მეთოდით თავის თაგმანებში დავითი აძლიერებს დიდაქტიკურ მოტივს − 

ჰაგიოგრაფიული ტოპოსები ბიზანტიური ლიტერატურის მრავალ ჟანრში 

გამოიყენებოდა უნივერსალურ სასწავლო და სულიერ ინსტრუმენტად, რომელიც 

არა მხოლოდ წმინდანის ღირსებას წარმოაჩენდა, არამედ მორწმუნესაც აძლევდა 

მკაფიო გზას, რომლის მიხედვითაც მას უნდა ეცხოვრა. 

დავით ტბელის თარგმანების თავისებურებები ცხადყოფს დავითის 

მთარგმნელობითი მეთოდის სიახლოვეს ეფთვიმე მთაწმინდელის 

მთარგმნელობით კონცეფციასთან. მაგრამ ერთი და იგივე მიზანი არ გულისხმობს 

მუშაობის მეთოდის იგივეობასაც. ეფთვიმე ორიგინალს მთლიანად უქვემდებარებს 

მკითხველის ინტერესებს და დედანს ზოგჯერ თარგმანში იმდენად ცვლის, რომ 

ვიღებთ თვისობრივად ახალ თხზულებას. დავითს ეფთვიმესთან აკავშირებს 

ზოგადი მიზანდასახულება – ორიგინალების მაქსიმალურად გასაგები ფორმით 

გადმოტანა თარგმანში. ამიტომ დავითიც ცვლის ტექსტს, მაგრამ მისი 

ცვლილებები ყოველთვის ზომიერია, თარგმანი გრიგოლის ტექსტს დიდად 

დაშორებული არ არის, ძირითადად ორიგინალს მისდევს.  

ამასთანავე, დავითი თანამიმდევრულია ისეთ მნიშვნელოვან საკითხში, 

როგორიცაა საღვთისმეტყველო ტერმინოლოგიის გადმოტანა. სწორედ ამ 

თანამიმდევრულობის პრინციპით დავითი სცილდება ეფთვიმეს და გვესახება 

ეფრემ მცირის უშუალო წინამორბედად ქართული საღვთისმეტყველო 

ტერმინოლოგიის ჩამოყალიბების პროცესში. გრიგოლ ნაზიანზელის 

თზულებების დავითისეული თარგმანები კი უნდა მივიჩნიოთ ქართული 



Digital Kartvelology, Vol. 4, 2025 

 

148 

საღვთისმეტყველო-ფილოსოფიური ტერმინოლოგიის განვითარების ერთ 

საინტერესო ეტაპად. დავითი ასევე ამჟღავნებს სიახლოვეს ეფრემთან ბიბლიური 

ციტატების გადმოღებაში. 

  

სურ. 1: ხეც, S-383, ფ. 277v სურ. 2: ხეც, A-1, ფ. 438r 

                

საბოლოოდ შეიძლება ითქვას, რომ დავით ტბელი თავისი მთარგმნელობითი 

მეთოდის მიხედვით ძველ ქართველ მთარგმნელთა და ეფთვიმე მთაწმინდელის 

მემკვიდრეა. მაგრამ დავითის თარგმანები ჩვეულებრივ უფრო ახლოსაა ბერძნულ 

დედანთან. ორიგინალთან ამგვარი დამოკიდებულებით დავითი სცილდება 

ეფთვიმეს და უფრო გვიანდელი ხანის მთარგმნელებს (მაგალითად, ეფრემ მცირეს) 

უახლოვდება, ამდენად, დავითის მოღვაწეობა გვევლინება როგორც გარდამავალი 

საფეხური ათონურ და ელინოფილურ სკოლებს შორის. 


